
Buddhistische Weisheiten

1. Der Buddhismus ist kein Denksystem, keine Philosophie, keine Religion. Er ist vielmehr eine 
Auseinandersetzung mit der Ursache des Leidens und der Suche nach dem Weg in das ewige 
Vergehen im Nirvana.

Der Buddhismus ist eine Weltanschauung, die sich nicht mit Gott und den göttlichen Gesetzen 
beschäftigt, sondern in erster Linie mit dem Menschen und seiner Erlösung aus dem Kreislauf des 
Leidens. Von Gott haben die Menschen keine Kenntnis. Alles ist nur eine Ausgeburt des 
menschlichen Geistes und der Angst der Menschen vor den kommenden Schicksalsschlägen und 
vor dem Tod. Aber das Leiden und seine Auswirkungen kennen die Menschen.

Buddha hat die Götter und die Kastenordnung Indiens entthront. Alles ist vergänglich und leidvoll. 
Auch die Götter, wie die menschliche Seele und seine Erscheinungsformen sind vergänglich. Der 
Vergänglichkeit sind alle Gestaltungen.

Im Buddhismus geht es nicht um Antworten auf Fragen religiöser, philosophischer, dogmatischer 
Art. Vielmehr geht es um das Freiwerden von solchen Fragestellungen, um das Verlassen der 
vielfältigen Fragen und Theorien. Letztlich will Buddha nur den Menschen helfen, das Rad des 
Daseins und des Leidens auf immer verlassen zu können.

Da für Buddha nur das Aufgeben und das Ende des Ichs in der Verschmelzung mit dem Nirvana, im 
Aufgehen in der „Großen Stille“, der „inneren Meeresstille“ als großes Ziel von Bedeutung ist, da 
für ihn Götter und Religionen nur von Vergänglichkeit künden, höchste Wesen und die unsterbliche 
Seele nur Schein und Wahn, Autosuggestion und Selbstüberschätzung sind, da nichts ewig sein 
kann, weder Gott noch eine Seele, hat Buddha keine neue Religion begründet, sondern nur 
Lebensweisheiten, Rituale und Regeln zur Überwindung des Leidens gelehrt.

2. Deshalb ist es klar und konsequent, dass sich Buddha weigerte, im Dialog auf die Fragen des 
Mönches Malunkyaputta zu diversen philosophischen und weltanschaulichen Problemen Stellung 
zu nehmen. Er antwortete auf dessen Fragen und Vorwürfe vielmehr mit der Geschichte vom 
„vergifteten Pfeil“ und erklärte sodann:

„Ich weigere mich, diese Fragen zu diskutieren, weil es nicht nützlich ist, weil es nicht mit dem 
heiligmäßigen und spirituellen Leben verbunden ist und nicht zum Ekel vor der Welt, zur 
Loslösung, zum Aufhören der Begierden, zur Ruhe, zum tiefen Eindringen, zur Illumination, zum 
Nirvana beiträgt. Erinnere dich doch daran, dass ich dich die vier „Edlen Wahrheiten“ gelehrt 
habe.“

- Die erste edle Wahrheit betrifft den Dukkha, das Leiden und den Schmerz.
  Alles ist Leiden. Auch die Formen des Glücks und der Meditation sind schmerzvoll, weil sie 
  unbeständig, vergänglich sind und so wieder im Leiden enden.

- Die zweite edle Wahrheit erkennt den Ursprung des Leidens im Trsnha, nämlich in der Begierde,
  dem Lebensdurst, dem Verlangen, der Anspruchshaltung.



- 2 -

- Die dritte edle Wahrheit zeigt die Erlösung vom Dukkha, vom Leiden auf, nämlich die Erlösung
  durch die Zerstörung der Gier, des Verlangens, der Anspruchshaltungen, der Leidenschaften. So 
  kann der Weise das Rad des Daseins und Leidens verlassen und in das Nirvana gelangen.
  „Kein Auge, keine Zunge, kein Gedanke kann den Heiligen im vollkommenen Nirvana erreichen,
  denn er ist außerhalb von Raum und Zeit.“

- Die vierte edle Wahrheit zeigt den Weg zum Erreichen des Nirvana auf, indem sie den edlen
  achtfachen Pfad, den mittleren Weg weist:
  Rechte Meinung/rechtes Denken/rechtes Wort/rechtes Handeln/ rechte Mittel zur Existenzführung/
  rechte Anstrengung/rechte Achtsamkeit/rechte Konzentration.

3. Hilfreich auf dem Weg zur Vollkommenheit, zum Freiwerden von den überflüssigen 
Fragestellungen religiöser und philosophischer Art, zum Verlassen der vielfältigen Fragen und 
Theorien über Gott, die Götter, den Sinn des Lebens und das Leben nach dem Tod etc. ist die 
regelmäßige Meditation.

In der Meditation soll diese intellektuelle Gedankenmühle, das stete Grübeln und Erfinden neuer 
Theorien von der Erlösung, der Göttlichkeit und des Heilsweges aufhören. Aufhören soll und muss 
so das ruhelose Drehen und Winden des Geistes auf seiner unlösbaren Suche.

Versenkung beginnt erst, wenn der Geist, das Denken zur Ruhe gekommen ist. Nur so ist ein Sich-
Versenken in die „Große Stille“ möglich.

So wie der Flügelschlag des Vogels die Windstille stört, so stören die von außen kommenden 
Gedanken und Kräfte die Ruhe des Geistes (Sri Aurobindo).

Deshalb hat die buddhistische Meditation ein gänzlich anderes Ziel, als die Meditation im 
westlichen Sinne. Sie ist etwas anderes, als die religiöse Meditation oder die Meditation im Sinne 
der Esoterik oder der Heiler. Ziel und Aufgabe der Meditation im buddhistischen Sinne ist die 
Beendigung und Auslöschung des Selbst ( atman ), Abschied von Bewegung, Wünschen, von 
Werden und Vergehen, Loslösung und Verlassen des Selbst. Es geht nicht um Antworten und 
Selbstfindung.

4. Ziel ist das Nirvana. Doch was ist, was soll das Nirvana sein?

Die Antwort ist schwierig, da Buddha selbst keine Erklärung gab. Er ließ den Inhalt, das Bild des 
Nirvana offen und unbestimmt. Er ging davon aus, dass dieser Zustand – besser Nicht-Zustand – 
nicht zu erklären und mit dem menschlichen Geist nicht zu erfassen ist.

Buddha kam aus dem Hinduismus. Vom Ursprung und der Bedeutung des Wortes her bedeutet 
„Nirvana“ das „Aushauchen“. Im Hinduismus versucht das „Selbst/atman“ auf dem Weg zur 
Befreiung von den zahllosen Wiedergeburten und vom Rad des Daseins in Etappen durch das 
„Aushauchen“ oder „Weghauchen“ der jeweiligen Daseinszustände den Weg zum Ende der 
Wiedergeburten und zur endgültigen Vereinigung mit dem Universellen zu finden. 



- 3 -

Die Vereinigung mit dem Unendlichen erfüllt sich schließlich mit der Aufgabe und dem endgültigen 
Ende der Individualität. Die Suche endet im Nicht-Ich. Diese endgültige Befreiung des Selbst und 
Vereinigung mit dem Universellen nennt die zentrale Schrift des Hinduismus, die Bhagavad Gita 
(Gesang des Erhabenen) „brahmanirvana“. 

Letztendlich lässt sich der Gedanke des Nirvana also nur in der Negation erfassen, im „Nicht-Ich“, 
„Nicht-Sein“, Nichts-mehr-Wissen-Wollen, nicht mehr abhängig Sein in völliger Losgelöstheit. Nur 
so ist das Ende der Leidens-Kette zu erreichen.

Der Begriff Nirvana kann aber nicht mit dem Begriff „Nichts“ im westlichen Sinne übersetzen oder 
erklärt werden. Er setzt voraus, dass es nichts Absolutes gibt, nichts Ewiges, nichts Ewig-
Göttliches, keine ewige Ur-Substanz, die über allem thront und zu der alles zurück kehrt. 

Der bedeutende buddhistische Philosoph und Meister Nagardshuna (2. Jhdt. n.Chr.) bezeichnete 
diesen Zustand als die „Leere“ oder „Leerheit“. In dieser Leerheit sind alle Unterschiede zwischen 
Sein und Nichtsein aufgehoben, es gibt diese Zustände nicht mehr. Alles Begrenzbare, alles 
Veränderliche, Zeit und Raum, Werden und Vergehen ist verschwunden. Der Weise, der seine 
Individualität und das Sein aufgibt, dem es in der Meditation gelingt, dort hin in das undefinierbare 
Leere vorzudringen, könne schon zu Lebzeiten das Nirvana erlangen.

Es gibt dazu eine Erzählung von Buddha im Pali-Kanon Udana (Kapitel VIII):

„ ...Schwer zu erfassen aber ist die Lehre vom Nicht-Ich. Denn die Wahrheit ist nicht leicht zu 
begreifen. … Darum findet sich auch ein Ausweg für das Geborene, Gewordene, Gemachte, 
Verursachte (Anmerkung: Gemeint ist: das von anderem Abhängige).

Bei dem, was von anderem abhängig ist, gibt es Bewegung. Bei dem, was von nichts anderem 
abhängig ist, gibt es keine Bewegung. Wo keine Bewegung ist, ist Ruhe. Wo Ruhe ist, da ist kein 
Verlangen. Wo kein Verlangen ist, da gibt es kein Kommen und Gehen. Wo kein Kommen und Gehen  
ist, da gibt es kein Sterben und Wiederentstehen. Wo es kein Sterben und Wiederentstehen gibt, da 
gibt es weder ein Diesseits, noch ein Jenseits, noch ein Dazwischen – das eben ist das Ende des 
Leidens.“

Interessant sind hier Parallelen zu heutigen Gedanken und Theorien, z.B. zum „Urknall“-Gedanken.
Vor dem Urknall gab es mangels Universum keine Bewegung. Mit dem Urknall entstand Bewegung 
und mit der Bewegung entstand Raum und Zeit. Zeit und Raum hat aber einen Anfang und ein 
Ende.

Die Ewigkeit im religiösen Sinn bedeutet dann aber Zeitlosigkeit. Ewigkeit ist ein Zustand ohne 
Anfang und Ende, damit also ohne Vergangenheit und ohne Zukunft. Es gibt weder ein Diesseits 
noch ein Jenseits. Ewigkeit ist das andauernde Jetzt. Das heißt im Sinne Buddhas, dass es für das 
Ewige weder ein Diesseits noch ein Jenseits noch ein Dazwischen gibt, sondern nur das ewige Jetzt 
im Nirvana.

Mit anderen Worten ausgedrückt ist Nirvana das, was weder entstanden ist, noch vergeht, was 
weder räumlich noch zeitlich existent ist, das was unbegrenzt vorhanden ist, ohne Bewegung in 
absoluter Ruhe und Stille.



- 4 -

Worin besteht das Ende des Leidens, das große Heil, nach dem zu streben es sich lohnt? Es ist die 
„Große Stille“, die „innere Meeresstille“ in der unbegrenzten Leere des Nicht-Mehr-Seins. In der 
Aufgabe der Individualität, der Beendigung des Ichs, des Selbst kann so das Ende des Leidens und 
damit die Erlösung im menschlichen Sinne errungen werden.

Zur Realisierung des Nirvanas und zur Erlösung von den sonst unabänderlichen Leidensstadien 
braucht es keinen Glauben, keine Religion und keinen Gott, der nach Buddha ohnehin als Teil der 
vergänglichen Welt zur Erlösung nicht beitragen kann.

Die Realisierung des Nirvanas ist auch nicht von der Gnade außerirdischer Wesen abhängig, 
sondern allein von der Erkenntnis der Dinge und der Realitäten, sowie vom Aufbruch und dem 
Willen, den Weg des Leidens zu verlassen und sich der Großen Stille anzuvertrauen.

5. Wer den Daseinsdurst, die Lebensgier besiegt, der besiegt damit auch den Tod und die 
Todesangst. Der hat nach Buddha die Chance, in die Gefilde des Nirvanas, in den Zustand des 
Nicht-Mehr-Seins zu gelangen.

Der Weg dazu besteht in dem stufenweise sich lösen vom Materiellen, vom Stofflichen und allem 
Vergänglichen, um so die Ruhe und die Reinheit des Herzens zu gewinnen. Nicht das ehrgeizige 
Tätigsein inmitten der Menschenwelt kann zur Erlösung von allem Leiden führen, sondern einzig 
das Entsagen, Nachsinnen, Vergeistigen und Meditieren. Nur wem es gelingt, sich von allen 
Absichten und Eitelkeiten, von allem Begehren und Daseinswünschen frei zu machen, nur wem es 
gelingt, sein Ego aufzugeben, sein Selbst zu verlassen, hat die Chance, die wirkliche Freiheit des 
Herzens zu finden.

Das Einzige, wonach dann das Herz noch begehren sollte, ist das lächelnde Eingehen in die Große 
Stille, in das Nicht-Mehr-Sein-Wollen, in die kaum zu erahnende Freiheit, die durch die Auflösung 
der eigenen Individualität geschenkt wird.

Nichts mehr wollen, nichts mehr begehren, nichts mehr ersehnen, nichts mehr tun und erreichen 
müssen, das ist Freiheit und der Beginn der Erlösung, das führt zum höchsten Glück.

6. Was ist Besitz?

Besitz ist eine Kette, über die Psyche geworfen, die den Menschen am Erdhaften festhält.
Nichts kann man wirklich besitzen. Drohend stehen die Schatten der Vergänglichkeit schon hinter 
jedem Menschen.


